
1 

 

“Gens du Livre” et Nazaréens dans le Coran :  
qui sont les premiers et à quel titre les seconds en font-ils partie ?  

 
Edouard M. Gallez  ̶  Texte mis à jour ; la première version de cet article  

est parue dans Oriens Christianus, Band 92, 2008, p. 219-231  

 

Le discours habituel affirme que :  

• l’expression coranique “gens du Livre” (ahl al-kitâb, littér. « tente de l’Ecrit ») 
désignerait globalement les juifs, les chrétiens et les musulmans ; 

• le terme de “naṣârâ” serait le nom des chrétiens en arabe.  

Cette étude, parue début 2009 dans la revue allemande Oriens Christianus, et 
remise à jour, démontre qu’il n’en était pas ainsi. Tout chercheur attentif, ainsi que 
n’importe quel traducteur du Coran, a buté sur ces difficultés du texte. 

En réalité, dans des feuillets primitifs qui constitueront plus tard le “Coran” des 
Califes, le sens de ces expressions était autre :  

•  originellement, “ahl al-kitâb” désignait exclusivement les possesseurs de l’Ecrit, 
ceux qui forment sa “famille” c’est-à-dire l’ensemble des fils d’Israël, quelle que 
soit leur obédience (“l’Ecrit” en question étant la Torah) ; 

• les “naṣârâ” constituent l’une des deux branches juives dont parlaient les feuillets 
coraniques primitifs sous l’appellation globale de “gens du Livre” (l’autre étant 
celle des yahûd-juifs d’obédience judaïque), de sorte que ce terme doit être 
rendu par “nazaréens” – ce que même les Saoudiens sont obligés de faire à 
certains endroits dans leur traduction.  

Seulement dans quelques versets, “ahl al-kitâb” et “naṣârâ” supportent le sens 
qui leur est donné aujourd’hui ; mais l’étude du texte montre qu’il s’agit toujours là 
de versets qui ont fait l’objet de manipulations, par introduction de mots ou par une 
lecture faussée ; c’est ce que cette étude met en lumière.  

Ces clefs de compréhension permettent de sortir la lecture du texte coranique 
de son carcan d’obscurités et de contradictions.  

 

Au centre des multiples questions qui peuvent se poser, il en est une qui est 
fondamentale : quand le texte coranique évoque les gens du Livre ou l’appellation de naṣârâ, 
de qui parle-t-il exactement ?  

L’expression ahl al-kitâb apparaît 32 fois dans le texte coranique (ce qui représente un 
pourcentage important des 127 occurrences du mot ahl au total). Ces 32 occurrences ne sont 
pas également réparties : au-delà de la sourate 5, elles deviennent rares, n’apparaissant plus 
que dans les sourates 29, 33, 57, 59 (2 fois) et 98 (2 fois).  

 

• Quinze fois où apparaît l’appellation de nazaréen 

Le problème que pose d’emblée l’appellation de naṣârâ-nazaréens n’est pas mince. Jamais 
en effet, les chrétiens ne se sont appelés nazaréens (sauf, en gros, durant les dix premières 
années après la Pentecôte) : ils ont été appelés et se sont appelés messiens (ou disciples du 
Messie) c’est-à-dire khristianoi-cristiani-chrétiens dans l’Empire gréco-latin et équivalemment 
m ešîḥâyê en araméen (et dans l’Empire perse), et donc masyḥyun en arabe.   



2 

 

Pourquoi seraient-ils appelés autrement dans le Coran ? Les chrétiens se seraient-ils 
trompés d’appellation durant six siècles avant l’Islam ? Par ailleurs, même les traductions les 
plus étroitement conformes au dogme islamique, par exemple celle des Saoudiens de l’IFTA, 
ne rendent pas toujours naṣârâ par chrétiens ; voici deux contre-exemples :  

“Ceux qui ont cru, ceux qui judaïsent, les Nazaréens et les Sabéens, quiconque d’entre eux 
a cru en Dieu… sera récompensé” (sour.2:62 parall. 5:69). Ou encore : 

“Ceux qui ont cru, ceux qui judaïsent, les Sabéens, les Nazaréens, les Mages et ceux qui 
donnent à Dieu des associés, Dieu tranchera entre eux au jour du Jugement” 
(sour.22:17). 

Pourquoi traduire par “nazaréens” ? Tout au long du Coran, les chrétiens sont accusés 
d’associer à Dieu et sont donc voués à l’enfer; or, le premier de ces versets et, implicitement, 
le second vouent les naṣârâ au Paradis. Donc, la lecture islamique du Coran empêche de 

traduire ici naṣârâ par “chrétiens”.  

A qui la faute ? Dieu veut-Il que le même nom propre désigne tantôt la communauté des 
Nazaréens, tantôt celle des chrétiens, dans une sorte de divine ambiguïté que les 
commentateurs du Coran, eux, auraient comprise ? Ou est-ce une erreur du texte lui-même ? 
Mais comment dans ce cas ? L’analyse attentive des 12 autres occurrences coraniques du 
terme de nazaréen et d’une partie des 32 expressions “gens du Livre” pourra fournir une 
réponse.  

 

• La contradiction formelle de la sourate al-Mâ’idah (la table, 5) 

La clef du problème a été donnée par Antoine Moussali dès 1997 dans un article très 
novateur 1 où il pointait le mécanisme introduisant dans le Coran une contradiction dans la 
signification du mot naṣârâ, en particulier à l’intérieur de la sourate 5 où on lit d’une part :  

“Ô les croyants ! Ne prenez pas pour amis (waly, allié) les juifs et les naṣârâ : ils sont amis les uns 
des autres” (5:51)  
et d’autre part : “Tu trouveras que les amis les plus proches des croyants sont ceux qui disent : 
Nous sommes naṣârâ” (5:82). 

La contradiction est telle qu’en ce verset 82, naṣârâ est rendu par Nazaréens par 
beaucoup de traducteurs, et non par chrétiens. De plus, le verset 51 est absurde : les juifs et 
les chrétiens ne sont pas amis ou alliés “les uns des autres”.  

Le problème paraît donc se situer en ce verset 5:51 où le terme naṣârâ ne peut signifier 
que chrétiens vu qu’il est mis en parallèle avec yahûd (juifs). De fait, une difficulté liée à ce 
parallélisme doit attirer notre attention. A l’oreille, la psalmodie du passage laisse apparaître 
une rupture de rythme et un déséquilibre, lesquels disparaissent si l’on omet “et les naṣârâ” 
(wa n-naṣârâ), indiquait Antoine Moussali. Le texte alors rééquilibré se lit comme suit :  

“Ô les croyants ! Ne prenez pas pour amis les juifs : ils sont amis les uns des autres” (5:51). 

C’est clair, sensé et cohérent. Et la contradiction avec le verset 82 disparaît. Une telle 
convergence de trois arguments ne laisse guère de place au doute : wa n-naṣârâ a été ajouté 
au verset 51. Mais pourquoi avoir fait cette insertion ? Peut-il exister une raison grave au 
point qu’on ait pris le risque d’introduire une contradiction formelle majeure dans le texte à 
quelques versets de distance ? Il y en a une.   

 

1  Interrogations d’un ami des musulmans, in COLL., Vivre avec l’Islam ?, Versailles, Saint-Paul, 1997, 
p.235-240. 

http://www.lemessieetsonprophete.com/annexes/moussali.htm


3 

 

Avant d’aborder cette raison, il faut remarquer – toujours à la suite d’Antoine Moussali – 
que les expressions coraniques du genre : et /ou [les] naṣârâ sont toutes des interpolations 
(perceptibles à l’audition) : sourates 2:111 (ou n.) ; 2,113 (avec la suite : et les n. disent : 
les juifs ne tiennent sur rien) ; 2:120 (et les n.) ; 2:135 (ou n.) ; 2,140 (ou n.) ; 5,18 (et les 
n.). Au verset 2:135, l’introduction de “ou naṣârâ” après “soyez juifs” apparaît tout 
spécialement absurde ; elle amène à lire que les “fils d’Abraham” recommandent d’être “juifs 
ou chrétiens”. Sans l’ajout, le verset redevient sensé :  

“Ils (les fils d’Abraham, cf. 2:133) ont dit : Soyez juifs (hûd, “d’ethnie juive”) /…/, vous serez 
sur la bonne voie. Dis : Non, [suivez] la religion (millah) d’Abraham, en ḥanîf-s” (2:135).  

La polémique de ce verset rectifié est fine : ce qui sauve n’est pas le fait d’être juif mais 
de croire comme Abraham. Ce verset est à mettre en relation avec un autre qui lui est 
proche, 3:67, qui doit être débarrassé lui aussi de son ajout (“et pas un naṣrânî”), ce qui 
donne alors :  

“Abraham ne fut pas un juif /…/ mais au contraire il fut un ḥanîf soumis” (3:67).  

Ces deux versets soulignent le fait qu’Abraham n’était pas juif : il est le père des juifs qui, 
eux, tout en se prévalant de ce qu’ils sont, n’ont pas été fidèles à la religion de ce père 
soumis à Dieu (muslim). Une telle idée est présente dans les évangiles (par exemple en Mt 
3:9 parall. Lc 3:8) ; mais ici s’ajoute une dose d’ironie car Abraham est donné en modèle du 
ḥanîf. Il faut comprendre le cadre de ces polémiques anti-judaïques que l’on trouve un peu 
partout dans le Coran, un cadre qui est évidemment antérieur au texte coranique. Dans les 
Talmud-s, le terme ḥanef désigne un hérétique et équivaut à mîn 2. En présentant Abraham 
comme un “hérétique soumis”, expliquait Jacqueline Genot (décédée en 2004), ces deux 
versets coraniques retournent contre le judaïsme la condamnation de ceux que celui-ci 
considère comme hérétiques – et en particulier de ceux que la tradition patristique connaît 
sous le nom de nazaréens –: si nous sommes des hérétiques, disent-ils, alors Abraham l’était 
avant nous ; les hérétiques infidèles, c’est vous, les juifs judaïques !  

Une fois de plus, la suppression d’une expression telle que “et /ou [les] naṣârâ” permet 
au texte d’éviter une contradiction et de retrouver sa logique propre. La réalité de ces ajouts 
apparaît donc pleinement fondée. Mais dans quel but ont-ils été faits ? 

 

• Modifier le sens du mot naṣârâ : pourquoi ? 

L’ajout de naṣârâ après yahûd oblige le lecteur à penser que ce terme signifie chrétiens, à 
la différence d’autres occurrences où le terme désigne une sorte de communauté juive qui 
croit que Jésus est Messie : un changement de sens est ainsi imposé au texte. Mais pourquoi 
faire dire au texte que naṣârâ signifie chrétien? Il faut plutôt renverser la question : pourquoi 

naṣârâ ne doit-il plus désigner les juifs messiens ? Fallait-il occulter le souvenir de ces juifs 

messiens jusqu’à changer absurdement le sens du mot naṣârâ dans le Coran ? Le contexte 
historique fournit l’explication.  

Si, à partir de ‘Uthmân, la décision fut prise de présenter “l’Islam” de l’époque (le proto-
islam) comme une réalité autonome nouvelle voulue par Dieu, il fallait occulter son 
enracinement nazaréen. A cette époque, on ne disait pas encore que le recueil de textes 
divers qui sera appelé “Coran” est de provenance divine, et les appellations d’islam et de 

 

2  Pluriel : ḥanefîm ou ḥanupa, cf. Talmud Babli, traités Sanh. 103a ou Sota 41b. Le midraš ajoute cette 
précision : “R. Jonathan a dit : Quand un dérivé de la racine ḥnf apparaît dans l’Ecriture (miqr’ah), le 
texte vise les mînîm” (Beréšit Rabba ch.48, 18,1). 



4 

 

musulman n’étaient même pas employées au sens actuel (avant le 8e siècle, muslim signifiait 
simplement soumis [à Dieu] comme on le voit dans la bouche des Apôtres en s.5:111 – 
conformément à l’araméen 3 – et islâm signifiait simplement soumission). Cependant, déjà, il 
fallait que l’enracinement nazaréen disparaisse du recueil de textes qu’on cherchait alors à 
produire en vue d’avoir quelque chose à opposer à la Bible des juifs et des chrétiens. 

Faute d’avoir les gens capables de réécrire des textes, le pouvoir califal s’est contenté 
d’imposer des ajouts donnant un sens nouveau au terme de naṣârâ; c’était d’ailleurs 
beaucoup plus habile que de supprimer tout mention de ce terme : un souvenir collectif se 
détourne plus aisément qu’il ne s’efface de manière autoritaire. Au demeurant, il ne s’est pas 
complètement effacé. Deux siècles après Muḥammad, Ibn Hišâm qualifie encore de “prêtre 
nazaréen” Waraqa ibn Nawfal, qui a béni le mariage de Muḥammad avec Khadija, une de ses 
parentes. Or, il ne peut s’agir en aucun cas d’un prêtre chrétien. Le fait que ce Waraqa est dit 
traduire des livres de l’hébreu en arabe montre que son contexte est juif, Muḥammad, lui, 
étant arabe. Ibn Hišâm indique encore que :  

“Waraqa ibn Nawfal était prêtre et chef des Nazaréens... Il était excellent connaisseur du 
nazaréisme. Il a fréquenté les livres des Nazaréens, jusqu’à les connaître comme les gens du 
Livre”. Ou encore : “Quant à Waraqa, il cherchait la sagesse dans le nazaréisme ; il a été mis au 
courant de leurs livres par les nazaréens eux-mêmes, de sorte qu’il avait acquis une science 
certaine des gens du Livre”.  

Un passage de Bukhârî précise même :  

 “Il est arrivé que Waraqa est décédé, et la révélation s’est tarie” (Azzi, p.205 4).  

Quel vague souvenir Bukhârî transmet-il ici sinon celui de la secte nazaréenne qui a formé 
Muḥammad et sa prédication à sa tribu arabe, personnifiée par un “waraqa” au nom fictif 
(feuille en arabe), qui serait à l’origine du texte coranique (la révélation) ? L’existence même 
de cette tradition qui contredit le dogme islamique de la dictée du Coran par l’Ange Gabriel 
est révélatrice. Il convient certes de comprendre ce qu’il y a derrière une telle tradition : elle 
évoque non pas une dictée par “Waraqa” mais l’apport par les juifs messiens appelés 
nazaréens, de textes divers qui, plus tard, seront rassemblés vaille que vaille pour constituer 
un “coran” (mot syro-araméen, langue des nazaréens, signifiant lectionnaire). Soulignons 
encore que le mariage entre l’Arabe Muḥammad avec la nazaréenne Khadija a scellé l’alliance 
de deux groupes – il s’agit sans doute d’une des clefs du proto-islam.  

Pour en terminer avec les occurrences du terme naṣârâ, il reste trois occurrences à 
regarder, 9:30 et 5:14.18, qui comportent ou constituent des interpolations tardives 
n’apportant aucune lumière sur ce proto-islam mais sur leur époque.  

La deuxième partie de 9:30 commence par “wa n-naṣârâ” et la suite est tout autant une 

interpolation, laquelle prétend que ces naṣârâ : “disent que le Messie est le fils de Dieu” – 
comme par hasard exactement ce que disent les chrétiens. L’interpolation est grossière et sa 
suppression rend le verset cohérent avec le contexte polémique antijuif-judaïque :  

9 :29 : “Combattez à mort ceux qui […] ne professent pas la religion de la vérité [la religion des 
nazaréens] parmi ceux qui ont reçu le Livre [c’est-à-dire parmi les juifs], jusqu’à ce qu’ils versent la 
capitation par leurs propres mains, après s’être humiliés. 

 

3  Cf. le terme de “musulman”.htm ou au format PDF.  

4  Une étude exhaustive concernant Waraqa a été menée par Joseph AZZI dans les chapitres I et III de 
son livre Le prêtre et le prophète. Une étude sur les origines de l’islam, trad. de l’arabe par Salina 
Morsy, Paris, Maisonneuve et Larose, 2004. Les citations qui en sont ici tirées proviennent d’IBN HISÂM, 
al-Sîra t an-nabawîya, et d’Al-Bukhârî pour ce qui concerne la troisième. On s’est limité au plus 
important.  

http://www.lemessieetsonprophete.com/annexes/musulman.htm
http://www.lemessieetsonprophete.com/annexes/musulman.pdf


5 

 

9:30 : Les Juifs disent : “‘Azarya est fils de Dieu” /…/ Telle est leur parole provenant de leurs 
bouches. Ils imitent le dire des recouvreurs avant eux. Que Dieu les anéantisse !” 

Il semble que le reproche fait ici aux juifs judaïques concerne une lecture erronée de Dn 
1:6;3:25 où ‘Azarya (et non pas le ‘Uzayr inconnu, inventé par la vocalisation islamique), 
lecture qui aurait pris ce compagnon de captivité de Daniel pour “l’ange du Seigneur qui a 
l’aspect d’un fils de Dieu”, selon une hypothèse très vraisemblable. 5 Une telle lecture populaire 
“recouvre” effectivement le texte biblique (et donc le falsifie), comme le Talmud est 
fréquemment accusé de le faire – l’appellation de “recouvreurs” dans le Coran est un grief 
récurrent contre le judaïsme talmudique. 6  

Les naṣârâ réels ne parlaient pas de Jésus comme “fils de Dieu” et c’est bien la formule 
chrétienne qui est utilisée ici, “ibn Llāhi”, et non pas comme ailleurs dans le Coran la formule 
caricaturale “walad Llāhi” signifiant “enfanté (charnellement) par/de Dieu”, par laquelle les 
auteurs des feuillets coraniques se moquaient de la foi chrétienne (et c’est la formule 
qu’utilisent aujourd’hui encore les musulmans). Ce verset témoigne clairement de la volonté 
tardive de faire disparaître le souvenir historique des naṣârâ en le travestissant.  

Il en est de même en 5:14 où le mot nasârâ semble simplement avoir été mis à la place 
de celui de yahûd : 

5:14 : “Et de ceux qui disent : “Nous sommes /nasârâ/ yahûd”, Nous avons pris leur engagement. Mais 
ils ont oublié une partie de ce qui leur a été rappelé. Nous avons donc suscité entre eux l’inimitié et la 
haine jusqu’au Jour de la Résurrection. Et Dieu les informera de ce qu’ils faisaient. 
5:15 : Ô gens du Livre ! Notre Messager vous est venu dans le passé, vous exposant beaucoup de ce 
que vous cachiez du Livre, et passant sur bien d’autres choses ! Une lumière et un Livre explicite vous 
sont certes venus de Dieu [l’injîl ou évangile] !” 

Jamais il n’est reproché aux chrétiens d’avoir “oublié une partie de ce qui leur avait été 
rappelé” ou d’avoir “caché [une partie] de la Bible” : ce reproche concerne les yahûd, les juifs 
judaïques. C’est seulement dans un contexte islamique tardif, en lien avec la polémique anti-
chrétienne de l’annonce de Aḥmad (= Muḥammad) qui aurait été faite dans l’évangile selon 
saint Jean, que le texte actuel de 5:14 pourrait s’être prêté à une telle signification 
antichrétienne et que l’idée aurait germé de remplacer yahûd par nasârâ. Telle est en tout cas 
l’hypothèse probante. Pour rappel, le verset 61:6 fait dire à “Jésus” qu’il est “l’annonciateur 
d’un messager après moi, dont le nom sera aḥmad”, et les polémistes ont cru trouver une 
telle référence dans le paraklètos de l’évangile selon saint Jean. 7 Une autre possibilté est que 
le verset 5:14 constitue intégralement une interpolation, faite d’emprunts aux versets 12 et 
13 qui précèdent et qui sont à peine adaptés : dans le Coran, les répétitions sont souvent 
suspectes.  

 

5  Cf. Guillaume DYE, in Mehdi AZAIEZ, Gabriel S. REYNOLDS, Tommaso TESEI, Hamza M. ZAFER, The Qur’an 
Seminar Commentary, A Collaborative Study of 50 Qur’anic Passages, Walter de Gruyter Verlag, 
Berlin/Boston, 2016, p.134.  

6 Ceci a été démontré en 
www.academia.edu/4898782/The_root_kfr_and_philology_significance_and_biblical_post_biblical_and_k
oranic_meanings.  

7  Au chapitre 14 de l’évangile de Jean, Jésus annonce un Paraclet qui doit venir. La partie centrale du 
verset 61:6 se présenterait comme l’écho de cette annonce. Or, ceci ne fonctionne que si aḥmad est le 
même mot que Paraclet, comme le répète le discours islamique depuis le 10e siècle jusqu’à nos jours… 
alors qu’il n’existe aucune identité entre les deux termes, et que le vague rapprochement invoqué ne 
peut jouer que sur une transposition erronée de paraklètos en arabe et une compréhension erronée du 
grec (cf. KHALIL Samir et collaborateurs, Actes du 3e Congrès international d’études arabes chrétiennes, 
collection Paroles de l’Orient vol. XVI, Kaslik, Liban, 1990-1991, p.311-326 ; GALLEZ Edouard-M., Le 
messie et son prophète, Paris-Versailles, éditions de Paris, 2005, tome 2, p.141-153).  

http://www.academia.edu/4898782/The_root_kfr_and_philology_significance_and_biblical_post_biblical_and_koranic_meanings
http://www.academia.edu/4898782/The_root_kfr_and_philology_significance_and_biblical_post_biblical_and_koranic_meanings


6 

 

En tout cas, si on lit à la suite les versets 12 à 20 en omettant le verset 14, le passage 
prend un sens rigoureusement cohérent : il s’agit d’une diatribe contre une partie importante 
des “fils d’Israël” qui n’est pas restée fidèle à ses engagements (v.12), qui a oublié “une 
partie de ce qui leur a été rappelé” (v.13) et à qui un “Messager est venu dans le passé 
(qad)” apportant une lumière et un écrit qui expose ce qui était tenu caché (v.15) : mais ce 
“Messager de Dieu [envoyé] aux fils d’Israël”, c’est Jésus, indique justement le verset 61:6 
(avant la partie interpolée où il est question de aḥmad 8) ! La diatribe du passage 5:12-20 est 
donc un long reproche fait aux judaïques de ne pas reconnaître le Messie-Jésus, d’imaginer 
qu’il est mort (v.17 où s’insère une allusion dialectique et sans doute originelle à la foi 
chrétienne 9), de se croire les “fils préférés de Dieu” (v.18 sans l’interpolation wa n-naṣârâ), 
de ne pas recevoir le message de Jésus (v.19) et de ne pas écouter Moïse alors qu’ils lui 
doivent tout (v.20).  

Clairement, l’exégèse sérieuse du texte coranique finit par révéler ce ses manipulations 
successives tiennent à cacher, en particulier le souvenir des Nazaréens (désormais assimilés 
aux chrétiens). Ceci nous permet de voir plus clair sur ces juifs messiens que le texte 
coranique indique comme faisant partie des “gens du Livre”.  

 

• Les occurrences de l’expression “ahl al-Kitâb” 

Nous avons rencontré l’expression “gens du Livre” déjà dans les versets 5:15 et 19 déjà. 
Elle s’y présente sous la forme d’une interpellation (“Ô gens du Livre !”) adressée aux 
judaïques et sonnant comme un reproche : ceux-ci devraient l’être justement, mais ils 
trahissent le Livre, ils en cachent beaucoup (v.15), au moins quant à ce qui se rapporte à la 
venue du “Messie-Jésus” (une expression qui apparaît explicitement quatre fois dans le 
Coran). Ne faut-il pas comprendre alors l’expression “gens du Livre” au sens de ce que 
suggère Ibn Hišâm (cf. supra) à propos de Waraqa ? Elle paraît désigner l’ensemble de ceux 
qui ont reçu le Livre c’est-à-dire tous les “fils d’Abraham”, dont la partie majoritaire est 
constituée par al-Yahûd – à traduire par judaïques – qui sont dits cacher une partie du Livre, 
et d’autre part par les juifs qui sont dits être fidèles et qui acceptent le Livre-lumière venant 
en plus de la Torah (v.15), 10 les nazaréens. Dans cette “tente du Livre” ne sont pas compris 
les chrétiens (et les musulmans moins encore). Le fait que Waraqa soit dit “prêtre” ne doit 

 

8 Selon la version du Coran de Ubbay, Jésus n’annonce pas aḥmad mais une communauté à venir. En 
d’autres termes, il apparaît que la version originelle du verset 61:6 disait simplement :  

“Et quand ‘Îsâ fils de Marie dit : Ô fils d’Israël, je suis le messager de Dieu vers vous, ils dirent : Ceci 
est de la sorcellerie manifeste”.  

Cf. www.rootsofislamtruehistory.com/subpages/Q61-6_Did_Jesus_announce_ahmad_in_the_Koran.pdf.  

9  Ce verset 5:17 vise “ceux qui disent : Dieu est le Messie”. Dans le langage et la culture, la dialectique 
est toujours un moyen de s’autojustifier en opposant entre elles deux positions contraires à celle qu’on 
veut promouvoir.  

Ici (et ailleurs), le texte coranique entend opposer les judaïques qui refusent le Messie, aux chrétiens qui 
le considèrent comme Dieu venu en Marie (c’est-à-dire comme présence de Dieu venu visiter son 
peuple, cf. Jean 1 etc.). Le but de la dialectique est toujours la synthèse : si d’une part les judaïques ont 
tort et que d’autre part les chrétiens ont tort également mais en sens contraire, ceux qui sont au milieu 
– ou plutôt au-dessus – des oppositions ont raison. Ils proclament que Jésus est le Messie, mais non 
présence de Dieu, et qu’il est tenu vivant en réserve au Ciel depuis son enlèvement de la croix. Ils ont la 
vraie doctrine (millah, religion), celle d’Abraham.  
10  Ce message de “Jésus” (‘Îsâ) qui apporte la lumière (v.15) et qui éclaire (v.19) est évidemment 
l’injîl, terme au singulier que le texte coranique associe souvent à celui de Torah. Il ne s’agit pas des 
quatre évangiles des chrétiens, mais d’un seul, celui que les témoignages patristiques indiquent être 
celui des… nazaréens précisément (parfois ils sont également appelés ébionites, ce qui n’est pas leur 
nom mais un qualificatif). Et ils précisent que cet évangile unique est un texte déformé de l’évangile de 
Matthieu.  

http://www.rootsofislamtruehistory.com/subpages/Q61-6_Did_Jesus_announce_ahmad_in_the_Koran.pdf


7 

 

pas tromper : le mouvement des nazaréens avait ses propres prêtres, et même un petit 
groupe de célibataires consacrés à sa cause, comme la prédication coranique l’explique à ses 
auditeurs arabes : 

“Tu trouveras que les gens les plus hostiles à ceux qui croient sont les judaïques (al-yahûd) et ceux 
qui associent [les chrétiens] ; et tu trouveras que les amis les plus proches des croyants sont ceux 
qui disent : Nous sommes naṣârâ. Il y a parmi eux des prêtres et des moines et ils ne s’enflent pas 
d’orgueil” (5:82). 

Beaucoup de traducteurs ne s’y trompent pas (par exemple Hamidullah) et rendent 
naṣârâ par nazaréens. Du reste, pourquoi un prédicateur aurait-il dit à des Arabes 
christianisés du début du 7e siècle que parmi les chrétiens, il y a des prêtres et des moines ? 
C’est absurde. Il existait même des monastères de femmes moniales arabes. Ce ne sont pas 
ces moines-là que le texte coranique donne en exemple mais ceux qui appartiennent à 
l’ummah formée par les juifs nazaréens :  

7:159 : “Parmi le peuple de Moïse, une ummah  avance sur la voie en vérité et ainsi en justice” 
(cette Ummah-Communauté est donc clairement une partie du peuple juif). 

Certains se lèvent même au milieu de la nuit pour la prière nocturne (selon la tradition des 
moines) : 

“Ils ne sont pas tous semblables parmi les gens du Livre : une ummah debout (qâ’imatun) récite 
les versets de Dieu durant la nuit et ils se prosternent” (3:113).  

 

• Pourquoi les musulmans sont-ils supposés faire partie également des gens 

du Livre ? 

Grâce aux interpolations subies par le texte coranique faisant des nazaréens des 
chrétiens, ces derniers entrent dans l’ensemble constitués par les “gens du Livre”. La logique 
islamique veut que les musulmans y entrent à leur tour. 

Cette logique qui opère en un second temps procède subtilement, par plusieurs ajouts 
formant de curieuses trilogies, très peu coraniques (ni islamiques) :  

“5:65 : Si les gens du Livre croyaient et exerçaient la piété [ce que ne font pas les recouvreurs], 
Nous couvririons (kaffara) certainement leurs méfaits et les introduirions certainement dans les 
Jardins de délice. 
5:66 : S’ils avaient appliqué Tôrah et l’injîl et l’évangile et ce qui est descendu sur eux de la 

part de leur Seigneur, ils auraient certainement joui de ce qui est au-dessus d’eux et de ce qui 
est sous leurs pieds. Il y a parmi eux une ummah  modérée (ou : qui va droite, muqtaṣidah)”.  

En ce verset 66, voilà une bien curieuse autoréférence implicite au Coran, 11 au titre de 
troisième livre qui aurait été révélé. C’est même explicitement dit ici:  

9:111 : “Certes, Dieu a acheté aux croyants leurs personnes et leurs biens contre don à eux du 
Paradis. Ils combattent à mort dans le chemin de Dieu. Ils tuent et sont tués. Promesse vraie à Sa 
charge dans la Tôrah et l’injîl et le Coran”.  

Le Coran se cite donc lui-même comme un livre existant déjà. Selon une logique en boucle, 
les commentateurs musulmans voient la preuve de l’existence du Coran préexistant au Ciel 
puisqu’en se révélant, il se désigne ici. Cependant, tous les passages du Coran n’ont pas été 
interpolés, de sorte qu’on lit aussi, dans une polémique anti-judaïque :  

 

11  Une soixantaine de fois, le texte coranique évoque un Coran-qur’ân. C’est généralement à un 
lectionnaire qu’il fait référence (tel est le sens du mot qur’ân déjà en syro-araméen), correspondant à 
l’hébreu mi-qr’ah : n’était-il pas en usage à ce moment-là par les disciples arabes de ceux qui les 
endoctrinaient ? Lorsque la référence à un « coran » fonctionne comme une auto-référence, il s’agit 
d’une interpolation, principalement par l’ajout d’un troisième terme venant après “la Torah et l’Injîl”. 



8 

 

28:49 : “Dis-leur [aux judaïques] : “Apportez donc un Livre [le Talmud] venant de Dieu qui soit 
meilleur guide que ces deux-là, et je le suivrai si vous êtes véridiques”, 

 les deux livres étant la Tôrah et l’injîl. Cet autre verset offre une signification parallèle : 

5:59 : “Dis : Ô gens du Livre, nous reprochez-vous autre chose que de croire en Dieu et à 
ce qui est descendu vers nous et à ce qui est descendu auparavant ? Mais la plupart d’entre 
vous est pervers”.  

Revenons un instant à la trilogie de 9:111 : “la Tôrah et l’injîl et le Coran”. Les formules 
ternaires sont systématiquement absentes du texte coranique, sauf à cet endroit et en 5:66 
sous la forme d’une périphrase où, faisait remarquer Régis BLACHÈRE,12 “en son état actuel, le 
texte embarrasse fort les commentateurs” – il visait notamment la totalité du verset 67. 
Essayons de reconstituer le passage originel sans les mentions “et ce qui est descendu sur 
eux de la part de leur Seigneur” : 

“Si les gens du Livre avaient cru et s’étaient comportés en piété, Nous leur aurions 
certainement couvert leurs méfaits 13 et les aurions certainement introduits dans les 
Jardins de Délice (5:65).  

  S’ils avaient appliqué la Torah et l’injîl /…/, ils auraient mangé de ce qui est au-dessus 
d’eux et de ce qui est sous leurs pieds. 14 Parmi eux est une Ummah qui va droite, mais 
pour beaucoup d’autres [les judaïques parmi les gens du Livre], comme est mauvais ce 
qu’ils œuvrent ! (5:66). /(5:67)/  

Dis : Gens du Livre, vous ne tenez sur rien tant que vous n’appliquez pas la Torah et 

l’injîl /…/. Beaucoup d’entre eux ont été accrus par ce qui est descendu de la part du 
Seigneur en rébellion et en kufr [recouvrance]15. Ne te tourmente pas pour le peuple 
des recouvreurs” (5:68).  

Le texte redevient parfaitement cohérent. Blachère a raison de tenir pour un ajout 
intégral le verset 5:67 (“Ô Messager, transmets ce qui t’a été descendu de la part de ton 

 

12 Régis BLACHERE, Le Coran, 1961. 

13 “Couvert”, c’est-à-dire effacé : couvrir une faute (kaffara, intensif de kafara) est une expression 
utilisée dans la Bible (et ailleurs) pour dire que Dieu pardonne, d’où le nom de la grande fête juive du 
Yom Kippour. Tous les traducteurs traduisent correctement, mais ne se demandent jamais ce que le mot 
veut dire réellement, en particulier à la première forme, kafara, où il évoque une action que le texte 
coranique réprouve et qui a fourni l’insulte de kâfir que l’on voit à la fin du verset 5:68 et en beaucoup 
d’autres endroits. Mais que fait donc de mal quelqu’un qui kafare si Dieu est dit kafarer encore plus 
intensément ? En fait la réponse est déjà donnée, elle tient aux sens divers de l’action de recouvrir, ainsi 
qu’à ce qui est recouvert. On en trouvera toutes les justifications dans le long article : La racine kfr, 
importance et significations bibliques, post-bibliques et coraniques in Le texte arabe : seulement 
islamique ?, sous la direction de M.-T. Urvoy, Actes du colloque de Toulouse (22-24 octobre 2007), 
éditions de Paris, 2008. En fait, Ignaz Goldziher avait déjà indiqué la solution du problème de la 
signification de kfr, mais on l’avait oublié (Der Mythos bei den Hebräern und seine Entwicklung. 
Untersuchungen zur Mythologie und Religionswissenschaft, Leipzig, 1876, 214-225). 

14 On croit lire le livre des Actes des Apôtres ou l’évangile de Matthieu :  

“Une voix s’adressa à lui [Pierre], pour la seconde fois : Ce que Dieu a rendu pur, ne vas pas, toi, 
le déclarer immonde” ! (Ac 10:15 et 11:9) 

“Ce n’est pas ce qui entre dans la bouche qui rend l’homme impur mais ce qui sort de la bouche” 
(Mt 15:11 développé en 15:17-20). 

Ce n’est pas le seul passage du Coran où on a l’impression que le prédicateur s’inspire du Nouveau 
Testament, par exemple en 5 :70 : “Chaque fois qu’un messager leur apporte ce que leur âme ne désire 
pas, ils traitent les uns de menteurs et ils tuent les autres”. La similitude avec le discours d’Etienne est 
frappante : 

“Lequel des prophètes vos pères n’ont-ils pas persécuté ? […] Vous aviez reçu la Tôrah ordonnée 
par des anges, et vous ne l’avez pas appliquée” (Ac 7,52-53).   

15 Kufr : action de recouvrir, kafara (une vérité, un texte ou autre chose). On ne “cache” pas vraiment 
le texte biblique (puisqu’il est utilisé), mais on lit et on le comprend à travers une interprétation, celle 
des Talmud-s. Dans certains autres versets coraniques, ce sont des dissimulations qui sont reprochées 
aux Yahûd, et c’est alors un autre verbe qui est employé.  

https://lemessieetsonprophete.com/annexes/kfr.pdf
https://lemessieetsonprophete.com/annexes/kfr.pdf
https://lemessieetsonprophete.com/annexes/kfr.pdf
https://lemessieetsonprophete.com/annexes/kfr.pdf


9 

 

Seigneur. Si tu ne le faisais pas, alors tu n’aurais pas communiqué Son message. Et Dieu te 
protégera des gens. Certes, Dieu ne guide pas les gens recouvreurs”) : il est clairement 
destiné à accréditer la révélation faite au messager Muḥammad et à insérer les musulmans 
parmi les “gens du Livre”. 

 

• Un regard nouveau sur le “Livre” et sa “tente”, et le verset 4:171 

En recoupant les passages coraniques entre eux et en essayant de comprendre l’histoire 
du texte et de ses manipulations, la cohérence de la prédication coranique primitive apparaît 
peu à peu. Les gens du Livre sont ceux qui devraient appliquer “la Tôrah et l’injîl” précisément 
parce que Dieu leur a donné ces livres : 

2:41-42 : “Ô fils d’Israël [2:40]… Ne soyez pas les premiers à en être recouvreur … Ne travestissez 
pas le vrai au moyen du faux. Ne tenez point secret le vrai alors que vous savez !”. 
2:122 : “Ceux à qui Nous avons donné le Livre et qui le récitent comme il doit l’être, ceux-là y 
croient, tandis que ceux qui le recouvrent, ceux-là sont les perdants”.  
5:104 : “Quand on leur dit [aux recouvreurs du v.103] : Venez vers ce que Dieu a fait descendre et 
vers le messager [Jésus], ils disent : Suffisant pour nous est ce que nous avons trouvé suivi par nos 
pères” [la Tôrah].  

98:6 : “Ceux qui recouvrent parmi les gens du Livre ainsi que les associateurs [iront] dans le feu 
de la Géhenne”. 

Nous n’avons encore rencontré que sept occurrences de l’expression “ahl al-Kitâb”, dont 
cinq dans la sourate 5 al-Mâ’idah. Il n’est pas utile de s’attarder à chacune des vingt-quatre 
autres, mais, en tout cas, un verset particulièrement long et composé de deux parties 
stylistiquement différentes requiert notre attention : 4:171. 

“Ô gens du Livre, ne vous trompez pas dans votre jugement. Ne dites sur Dieu que la 
vérité. Que oui le Messie-Jésus fils de Marie est le messager de Dieu, Sa parole (kalima) 
qu’il envoya sur Marie et un souffle 16 [de vie venu] de Lui ! Croyez en Dieu et à ses 
messagers !” (4:171a).  

“Et ne dites pas : Trois. Cessez ! Ce sera meilleur pour vous. Dieu est unique. Gloire à Lui ! 
Comment aurait-Il un fils ? À Lui ce qui est dans les cieux et sur la terre. Dieu suffit 
comme Protecteur” (4:171b).  

On voit tout de suite que la première partie (4:171a) adresse aux judaïques l’éternel 
reproche de ne pas reconnaître le “Messie-Jésus”, tandis que la seconde (4,171b) apostrophe 
les chrétiens, ce qui fait alors penser que tout le verset s’adressait à eux, et donc que le 
Coran dit que les chrétiens font partie des “gens du Livre”.  

Toute cette seconde partie est un ajout, ce que l’on comprend mieux en lisant 
correctement la première partie 4:171a. Traduire lâ taġlû fi dynikum par “n’exagérez pas dans 
votre religion” n’a pas de sens : c’est selon le syriaque qu’il faut traduire : “ne vous trompez 
pas dans votre jugement”. 17  

De plus, l’adverbe ’inna-mâ qui vient ensuite est faussement lu comme une restriction 
(‘Îsâ n’est qu’un messager), ce qu’est la formule adverbiale qui apparaît juste avant : lâ 
taqûlû ‘alâ Llah ’illâ l-ḥaqq, “ne dites sur Dieu que la vérité”. En vertu du dogme islamique, il 
faut absolument que ’inna-mâ présente également un sens de restriction, de sorte qu’elle 

 

16  En arabe ancien comme en hébreu et en araméen, un seul mot (ruḥ), féminin, signifie à la fois 
souffle et esprit, mais la langue arabe “classique” a introduit une différentiation artificielle entre ruḥ 
(esprit), masculin, et rîḥ (souffle, vent), féminin.  

17  Cf. LUXENBERG Christoph, Neudeutung der arabischen Inschrift im Felsendom zu Jerusalem, in Die 
dunklen Anfänge, neue Forschungen zur Entstehung und frühen Geschichte des Islam, Berlin, Hans 
Schiler, 2005, p.136. 



10 

 

s’applique ici à la messianité de Jésus : celle-ci doit être minorisée pour que le rasûl 
(messager) Muḥammad soit supérieur au rasûl ‘Îsâ ! Mais si on impose le sens : ‘Îsâ est 
seulement (’inna-mâ) un messager, il faudrait le répercuter ailleurs dans le texte, ce qui ne 
marche pas, par exemple : 

“Les croyants sont seulement (’inna-mâ) des frères” (49:10). 18  

Bien évidemment, il faut traduire : “les croyants sont ô combien des frères !” ; inna-mâ 
accentue et amplifie le sens de la phrase, et non l’inverse, conformément d’ailleurs au sens 
conjoint de ses deux composants. 19 Pour qu’il y ait un sens restrictif, il faut nécessairement 
la présence de ’illâ (sinon), ce qu’on voit effectivement dans ces deux versets où l’on trouve 
respectivement ’inna et mâ justement :  

43:59 : “’Inna hu illâ ‘abdun : Oui, lui [le fils de Marie, v.57] est seulement (sinon) un serviteur” 
5:75 : “Mâ al-Masyh ibn Maryam illâ rasulun : Qu’est le Messie fils de Marie sinon un messager !” 

En l’absence de ’illâ, on doit nécessairement lire ainsi 4:171a : “Que oui, le Messie-Jésus 
fils de Marie est le messager de Dieu !”.   

Ajoutons encore qu’une traduction syriaque antérieure au 10e siècle ne donne pas à lire 
“Dieu et ses messagers” à la fin de 4:171a, mais : “Dieu et son Messie”. Voilà qui est 
surprenant dans une traduction toujours minutieuse et qui n’a pas le moindre intérêt à induire 
ses lecteurs chrétiens en erreur, au contraire.20 L’un dans l’autre, il y a donc des raisons de 
penser que le verset 4:11 originel se présentait simplement ainsi : 

“Ô gens du Livre, ne vous trompez pas dans votre jugement. Ne dites sur Dieu que la vérité. 
Que oui le Messie-Jésus fils de Marie est le messager de Dieu, Sa parole qu’il envoya sur 
Marie et un souffle [de vie venu] de Lui ! Croyez en Dieu et à son Messie !” (4:171). 

Tout ce qui suit dans le texte actuel est un ajout destiné à brouiller la polémique anti-
judaïque des nazaréens, qui disent ici que les authentiques “gens du Livre” sont eux-mêmes 
qui croient en Jésus, tandis que d’une part les autres “gens du livre” juifs ont tort de ne pas 
croire en lui (et de recouvrir la signification de la Torah), et tandis que, selon d’autres 
passages, les chrétiens, extérieurs eux aux “gens du Livre”, n’ont rien compris et ont 
“associé” le Messie à Dieu. Cette habile dialectique renvoie dos à dos les judaïques et les 
chrétiens et présente les nazaréens comme la voie moyenne entre ces deux erreurs.  

 

• Des perspectives à long terme 

Au début du 8e siècle, le gouverneur Ḥajjaj est obligé (une fois de plus) de rappeler les 
textes coraniques en circulation et de les brûler pour leur en substituer d’autres – ce sont des 
traditions islamiques qui le racontent. Les manipulations subies par le texte coranique pour lui 
faire dire ce qu’il ne dit pas et ne plus lui faire dire ce qu’il disait sont multiples. Comme elles 
s’étalent sur une période considérable, il faudra des années de recherche pour s’y retrouver 

 

18  Déjà dès les (neuf) occurrences de la sourate al-baqara, on voit que ’inna-mâ ne peut guère avoir 
de sens restrictif, en particulier en 2:107 ([les anges de la magie disent :] “Que oui, nous sommes une 
tentation”), en 2:137 (“S’ils se détournent, ils sont alors ô combien dans le désaccord”), en 2:181 
(“Alors, le péché pèse ô combien sur ceux qui l’ont changé [le testament] !”), ou en 2:275 (“Ils disent : 
le commerce, c’est en soi de l’intérêt”). 
19  Christoph Luxenberg indique que la formule arabe ’inna + mâ correspond à l’araméen ên + mâ qui 
signifie : “Oui vraiment” ! Concernant l’intérêt d’éclairer le texte coranique par l’araméen, spécialement 
là où il semble incompréhensible, voir de cet auteur Die syro-aramäische Lesart des Koran. Ein Beitrag 
zur Entschlüsselung der Koransprache (Berlin, Das Arabische Buch, 2000). 

20 Cf. MINGANA Alphonse, An ancient Syriac Translation of the Kur’ân exhibiting new Verses and 
Variants, Manchester / London, University Press / Longmans, Green & Co., 1925, p.4.6.27.41. 



11 

 

pleinement, à l’aide de la linguistique, l’histoire, la géographie, l’archéologie, mais aussi des 
études juives, syriaques, et même théologiques. Cependant, les perspectives principales 
ressortent déjà.21  

Il faut toujours se demander quels sont les buts poursuivis par tel groupe humain et 
même quelles sont ses représentations de Dieu et de l’avenir du monde. De nouveaux 
chercheurs en islamologie découvrent ces dimensions “théologiques” ou “eschatologiques” 
c’est-à-dire que le projet de Muḥammad était de contribuer à la venue du “Jour du Jugement” 
par ses campagnes militaires (vers Jérusalem). 22  

À l’origine, les sourates devaient convaincre un public arabe christianisé, déjà au fait de la 
Bible et de nombreux commentaires propres au monde syro-araméens (la sourate 12 Yusuf 
suffit à imposer cette certitude) : elles ont été composées en un style oral parfaitement clair 
et cohérent. Ce sont les manipulations successives qui les ont rendues souvent obscures et 
incohérentes, au point qu’elles ne sont même plus réellement lues : on regarde le texte non 
plus en fonction de ce qui est écrit mais de ce qu’on doit y lire en vertu du dogme islamique 
et des commentaires tardifs. 

En attendant des études exhaustives, nous possédons déjà des clefs de lecture. L’une 
d’elles était l’objet de cet article : la distinction faite par le Coran entre yahûd et nazaréens au 
sein de la “tente du Livre” c’est-à-dire parmi les fils d’Israël. Une autre clef consiste à 
découvrir comment le texte coranique désignait le christianisme originellement (il est traité 
d’associationisme, shirk) et comment cette appellation “d’associationistes” fonctionnait en 
parallélisme dialectique avec la dénonciation des Yahûd – nous avons abordé cette dialectique 
primitive du texte coranique. Une autre clef encore tient à la découverte de la communauté 
que désignait le terme de naṣârâ, les Nazaréens. Enfin, une dernière clef fondamentale pour 
la lecture du Coran concerne ce qui ne s’y trouvait pas et qui a été ajouté.23 Il faudra des 
années de travail pour tout mettre pleinement en lumière.  

 

                

 

 

21 Voir https://www.thegreatsecretofislam.com. 

22 Dans The Death of a Prophet: The End of Muhammad’s Life and the Beginnings of Islam (University 
of Pennsylvania Press, nov. 2011), Stephen J. SHOEMAKER explique ainsi que:  

“La tradition islamique première fut révisée ensuite afin de répondre aux attentes d’un changement 
d’identité islamique. Muhammad et ses [tout premiers] successeurs paraissent avoir attendu la fin 
du monde dans un avenir immédiat, peut-être même de leur vivant. Lorsqu’il fut clair que l’Heure 
eschatologique n’arriverait pas au programme et qu’elle allait être repoussée toujours plus loin, la 
compréhension du message de Muhammad et la foi qu’il avait fondée durent être repensées 
radicalement par ses premiers successeurs” (page IV de couverture). 

C’est une erreur de croire que Muḥammad ait fondé la foi proto-islamique et soit à l’origine d’un 
“message” : l’attente “eschatologique” existait bien avant lui, c’était la foi des Nazaréens, à laquelle il a 
simplement adhéré et collaboré. Quant au fait que, “l’Heure” n’étant pas venue, cette foi proto-islamique 
“dut être repensée”, nous l’avons expliqué dès 2005 dans Le messie et son prophète. Deux de nos 
articles de 2005 ont d’ailleurs mis en lumière et argumenté ces perspectives sur le web, que Shoemaker 
a copiées sans bien les comprendre : Mahomet attendait le Messie, et Mahomet en terre Sainte. Les 
travaux récents de Ali AMIR-MOEZZI ont complété ces données.  

23 En particulier, le texte coranique ne présentait aucune des quatre mentions du nom de Muḥammad, 
à laquelle il faut ajouter celle de Aḥmad qui est au centre de l’ajout inséré au milieu du verset 61:6 (voir 
note 8). Ces diverses occurrences de Muḥammad ont été étudiées dans cette étude : 
www.academia.edu/45669143/References_to_muhammad_in_the_Koran_History_of_a_Research.  

https://www.thegreatsecretofislam.com/
http://www.lemessieetsonprophete.com/annexes/Messie_de_Mahomet-1.htm
http://www.lemessieetsonprophete.com/annexes/Messie_de_Mahomet-2.htm
http://www.academia.edu/45669143/References_to_muhammad_in_the_Koran_History_of_a_Research

