“Gens du Livre” et Nazaréens dans le Coran :
qui sont les premiers et a quel titre les seconds en font-ils partie ?

Edouard M. Gallez — Texte mis a jour ; la premiére version de cet article
est parue dans Oriens Christianus, Band 92, 2008, p. 219-231

Le discours habituel affirme que :
e |'expression coranique “gens du Livre” (ahl al-kitéb, littér. « tente de I’Ecrit »)
désignerait globalement les juifs, les chrétiens et les musulmans ;

an

e le terme de “nasara” serait le nom des chrétiens en arabe.

Cette étude, parue début 2009 dans la revue allemande Oriens Christianus, et
remise a jour, démontre qu’il n’en était pas ainsi. Tout chercheur attentif, ainsi que
n‘importe quel traducteur du Coran, a buté sur ces difficultés du texte.

En réalité, dans des feuillets primitifs qui constitueront plus tard le “Coran” des
Califes, le sens de ces expressions était autre :

e originellement, “ahl al-kitadb" désignait exclusivement les possesseurs de I'Ecrit,
ceux qui forment sa “famille” c’est-a-dire I'ensemble des fils d’Israél, quelle que
soit leur obédience (“I'Ecrit” en question étant la Tora") ;

e les “nasara” constituent I'une des deux branches juives dont parlaient les feuillets
coraniques primitifs sous l'appellation globale de “gens du Livre” (I'autre étant
celle des yahid-juifs d’obédience judaique), de sorte que ce terme doit étre
rendu par “nazaréens” - ce que méme les Saoudiens sont obligés de faire a
certains endroits dans leur traduction.

Seulement dans quelques versets, “ahl al-kitdb” et “nasarad” supportent le sens

qui leur est donné aujourd’hui ; mais I'étude du texte montre qu'il s’agit toujours la
de versets qui ont fait I'objet de manipulations, par introduction de mots ou par une
lecture faussée ; c’est ce que cette étude met en lumiére.

Ces clefs de compréhension permettent de sortir la lecture du texte coranique
de son carcan d’obscurités et de contradictions.

Au centre des multiples questions qui peuvent se poser, il en est une qui est
fondamentale : quand le texte coranique évoque les gens du Livre ou |'appellation de naséara,
de qui parle-t-il exactement ?

L'expression ahl al-kitdb apparait 32 fois dans le texte coranique (ce qui représente un
pourcentage important des 127 occurrences du mot ah/ au total). Ces 32 occurrences ne sont
pas également réparties : au-dela de la sourate 5, elles deviennent rares, n’apparaissant plus
que dans les sourates 29, 33, 57, 59 (2 fois) et 98 (2 fois).

e Quinze fois ou apparait I'appellation de nazaréen

Le probléme que pose d’emblée I'appellation de nasdrd-nazaréens n’est pas mince. Jamais
en effet, les chrétiens ne se sont appelés nazaréens (sauf, en gros, durant les dix premiéres
années apres la Pentecote) : ils ont été appelés et se sont appelés messiens (ou disciples du
Messie) c'est-a-dire khristianoi-cristiani-chrétiens dans I'Empire gréco-latin et équivalemment
meSihdyé en araméen (et dans I'Empire perse), et donc masyhyun en arabe.

1



Pourquoi seraient-ils appelés autrement dans le Coran ? Les chrétiens se seraient-ils
trompés d’appellation durant six siecles avant I'Islam ? Par ailleurs, méme les traductions les
plus étroitement conformes au dogme islamique, par exemple celle des Saoudiens de I'TFTA,
ne rendent pas toujours nasdré par chrétiens ; voici deux contre-exemples :

“Ceux qui ont cru, ceux qui judaisent, les Nazaréens et les Sabéens, quiconque d’entre eux
a cru en Dieu... sera récompensé” (sour.2:62 parall. 5:69). Ou encore :

“Ceux qui ont cru, ceux qui judaisent, les Sabéens, les Nazaréens, les Mages et ceux qui
donnent a Dieu des associés, Dieu tranchera entre eux au jour du Jugement”
(sour.22:17).

Pourquoi traduire par “nazaréens” ? Tout au long du Coran, les chrétiens sont accusés
d’associer a Dieu et sont donc voués a lI'enfer; or, le premier de ces versets et, implicitement,
le second vouent les nasdréd au Paradis. Donc, la lecture islamique du Coran empéche de

traduire ici nasaré par “chrétiens”.

A qui la faute ? Dieu veut-Il que le méme nom propre désigne tantot la communauté des
Nazaréens, tantét celle des chrétiens, dans une sorte de divine ambiguité que les
commentateurs du Coran, eux, auraient comprise ? Ou est-ce une erreur du texte lui-méme ?
Mais comment dans ce cas ? L'analyse attentive des 12 autres occurrences coraniques du
terme de nazaréen et d'une partie des 32 expressions “gens du Livre” pourra fournir une
réponse.

e La contradiction formelle de la sourate al-Ma’idah (la table, 5)

La clef du probléeme a été donnée par Antoine Moussali dés 1997 dans un article trés
novateur ! ol il pointait le mécanisme introduisant dans le Coran une contradiction dans la

signification du mot nasara, en particulier a l'intérieur de la sourate 5 ou on lit d'une part :

O les croyants ! Ne prenez pas pour amis (waly, allié) les juifs et les naséaréa : ils sont amis les uns
des autres” (5:51)

et d’autre part : "Tu trouveras que les amis les plus proches des croyants sont ceux qui disent :
Nous sommes nasard” (5:82).

La contradiction est telle qu’en ce verset 82, nasdrd est rendu par Nazaréens par

beaucoup de traducteurs, et non par chrétiens. De plus, le verset 51 est absurde : les juifs et
les chrétiens ne sont pas amis ou alliés “/es uns des autres”.

Le probleme parait donc se situer en ce verset 5:51 ou le terme nasard ne peut signifier
que chrétiens vu qu'il est mis en paralléle avec yahdd (juifs). De fait, une difficulté liée a ce
parallélisme doit attirer notre attention. A l'oreille, la psalmodie du passage laisse apparaitre

une rupture de rythme et un déséquilibre, lesquels disparaissent si I'on omet “et les nasard”
(wa n-naséré), indigquait Antoine Moussali. Le texte alors rééquilibré se lit comme suit :

“0 les croyants ! Ne prenez pas pour amis les juifs : ils sont amis les uns des autres” (5:51).

C'est clair, sensé et cohérent. Et la contradiction avec le verset 82 disparait. Une telle
convergence de trois arguments ne laisse guére de place au doute : wa n-nasaré a été ajouté
au verset 51. Mais pourquoi avoir fait cette insertion ? Peut-il exister une raison grave au
point qu’on ait pris le risque d’introduire une contradiction formelle majeure dans le texte a
quelques versets de distance ? Il y en a une.

1 Interrogations d’'un ami des musulmans, in COLL., Vivre avec I'Islam ?, Versailles, Saint-Paul, 1997,
p.235-240.

2


http://www.lemessieetsonprophete.com/annexes/moussali.htm

Avant d’aborder cette raison, il faut remarquer - toujours a la suite d’Antoine Moussali -
que les expressions coraniques du genre : et /ou [les] nasdrd sont toutes des interpolations
(perceptibles a I'audition) : sourates 2:111 (ou n.) ; 2,113 (avec la suite : et les n. disent :
les juifs ne tiennent sur rien) ; 2:120 (et les n.) ; 2:135 (ou n.) ; 2,140 (ou n.) ; 5,18 (et les
n.). Au verset 2:135, lintroduction de “ou nasard” aprés “soyez juifs” apparait tout
spécialement absurde ; elle améne a lire que les “fils d’Abraham” recommandent d’étre “juifs
ou chrétiens”. Sans |'ajout, le verset redevient sensé :

“lIs (les fils d’Abraham, cf. 2:133) ont dit : Soyez juifs (hdd, “d’ethnie juive”) /.../, vous serez
sur la bonne voie. Dis : Non, [suivez] la religion (milla") d’Abraham, en hanif-s” (2:135).

La polémique de ce verset rectifié est fine : ce qui sauve n’est pas le fait d’étre juif mais
de croire comme Abraham. Ce verset est a mettre en relation avec un autre qui lui est
proche, 3:67, qui doit étre débarrassé lui aussi de son ajout (“et pas un nasrédni”), ce qui
donne alors :

“Abraham ne fut pas un juif /.../ mais au contraire il fut un hanif soumis” (3:67).

Ces deux versets soulignent le fait qu’Abraham n’était pas juif : il est le pére des juifs qui,
eux, tout en se prévalant de ce qu'ils sont, n‘ont pas été fidéles a la religion de ce pere
soumis a Dieu (muslim). Une telle idée est présente dans les évangiles (par exemple en Mt
3:9 parall. Lc 3:8) ; mais ici s’ajoute une dose d’ironie car Abraham est donné en modele du
hanif. 1l faut comprendre le cadre de ces polémiques anti-judaiques que l'on trouve un peu
partout dans le Coran, un cadre qui est évidemment antérieur au texte coranique. Dans les
Talmud-s, le terme hanef désigne un hérétique et équivaut a min 2. En présentant Abraham
comme un “hérétique soumis”, expliquait Jacqueline Genot (décédée en 2004), ces deux
versets coraniques retournent contre le judaisme la condamnation de ceux que celui-ci
considére comme hérétiques - et en particulier de ceux que la tradition patristique connait
sous le nom de nazaréens -: si nous sommes des hérétiques, disent-ils, alors Abraham I’était
avant nous ; les hérétiques infidéles, c’est vous, les juifs judaiques !

/4

Une fois de plus, la suppression d’'une expression telle que “et /ou [les] nasdrd” permet
au texte d’éviter une contradiction et de retrouver sa logique propre. La réalité de ces ajouts
apparait donc pleinement fondée. Mais dans quel but ont-ils été faits ?

e Modifier le sens du mot nasara : pourquoi ?

L'ajout de naséré aprés yahdd oblige le lecteur a penser que ce terme signifie chrétiens, a
la différence d’autres occurrences ou le terme désigne une sorte de communauté juive qui
croit que Jésus est Messie : un changement de sens est ainsi imposé au texte. Mais pourquoi
faire dire au texte que nasédrd signifie chrétien? Il faut plutét renverser la question : pourquoi
nasdréd ne doit-il plus désigner les juifs messiens ? Fallait-il occulter le souvenir de ces juifs

messiens jusqu’a changer absurdement le sens du mot nasérd dans le Coran ? Le contexte
historique fournit I'explication.

\\I

Si, a partir de ‘Uthman, la décision fut prise de présenter “I'Islam” de I’époque (le proto-
islam) comme une réalité autonome nouvelle voulue par Dieu, il fallait occulter son
enracinement nazaréen. A cette époque, on ne disait pas encore que le recueil de textes
divers qui sera appelé “Coran” est de provenance divine, et les appellations d’islam et de

2 Pluriel : hanefim ou hanupa, cf. Talmud Babli, traités Sanh. 103a ou Sota 41b. Le midras ajoute cette
précision : “R. Jonathan a dit : Quand un dérivé de la racine hnf apparait dans I'Ecriture (migr'a"), le
texte vise les minim” (Berésit Rabba ch.48, 18,1).



musulman n’étaient méme pas employées au sens actuel (avant le 8¢ siecle, muslim signifiait
simplement soumis [a Dieu] comme on le voit dans la bouche des Apdtres en s.5:111 -
conformément a I'araméen 2 - et is/ldm signifiait simplement soumission). Cependant, déja, il
fallait que l’enracinement nazaréen disparaisse du recueil de textes qu‘on cherchait alors a
produire en vue d’avoir quelque chose a opposer a la Bible des juifs et des chrétiens.

Faute d’avoir les gens capables de réécrire des textes, le pouvoir califal s'est contenté
d'imposer des ajouts donnant un sens nouveau au terme de nasdrd; c'était d’ailleurs

beaucoup plus habile que de supprimer tout mention de ce terme : un souvenir collectif se
détourne plus aisément qu’il ne s’efface de maniére autoritaire. Au demeurant, il ne s’est pas
complétement effacé. Deux siecles aprés Muhammad, Ibn HiSam qualifie encore de “prétre
nazaréen” Waraga ibn Nawfal, qui a béni le mariage de Muhammad avec Khadija, une de ses
parentes. Or, il ne peut s’agir en aucun cas d'un prétre chrétien. Le fait que ce Waraga est dit
traduire des livres de I’'hébreu en arabe montre que son contexte est juif, Muhammad, lui,
étant arabe. Ibn HiSam indique encore que :

“Waraga ibn Nawfal était prétre et chef des Nazaréens... Il était excellent connaisseur du

nazaréisme. Il a fréquenté les livres des Nazaréens, jusqu’a les connaitre comme les gens du

Livre”. Ou encore : “Quant a Waraqa, il cherchait la sagesse dans le nazaréisme ; il a été mis au

courant de leurs livres par les nazaréens eux-mémes, de sorte qu'il avait acquis une science
certaine des gens du Livre".

Un passage de Bukhéari précise méme :
“Il est arrivé que Waraqa est décédé, et la révélation s’est tarie” (Azzi, p.205 4).

Quel vague souvenir Bukhari transmet-il ici sinon celui de la secte nazaréenne qui a formé
Muhammad et sa prédication a sa tribu arabe, personnifiée par un “waraga” au nom fictif
(feuille en arabe), qui serait a I'origine du texte coranique (la révélation) ? L'existence méme
de cette tradition qui contredit le dogme islamique de la dictée du Coran par I’Ange Gabriel
est révélatrice. Il convient certes de comprendre ce qu'il y a derriére une telle tradition : elle
évoque non pas une dictée par “Waraga” mais |‘apport par les juifs messiens appelés
nazaréens, de textes divers qui, plus tard, seront rassemblés vaille que vaille pour constituer
un “coran” (mot syro-araméen, langue des nazaréens, signifiant lectionnaire). Soulignons
encore que le mariage entre I’Arabe Muhammad avec la nazaréenne Khadija a scellé I'alliance
de deux groupes - il s'agit sans doute d’une des clefs du proto-islam.

Pour en terminer avec les occurrences du terme nasdré, il reste trois occurrences a
regarder, 9:30 et 5:14.18, qui comportent ou constituent des interpolations tardives
n‘apportant aucune lumiére sur ce proto-islam mais sur leur époque.

La deuxiéme partie de 9:30 commence par “wa n-nasard” et la suite est tout autant une

interpolation, laquelle prétend que ces nasaré : “disent que le Messie est le fils de Dieu” -
comme par hasard exactement ce que disent les chrétiens. L'interpolation est grossiére et sa
suppression rend le verset cohérent avec le contexte polémique antijuif-judaique :

9 :29 : “Combattez a mort ceux qui [...] ne professent pas la religion de la vérité [la religion des

nazaréens] parmi ceux qui ont recgu le Livre [c’est-a-dire parmi les juifs], jusqu’a ce qu’ils versent la
capitation par leurs propres mains, apres s’étre humiliés.

3 Cf. le terme de "musulman”.htm ou au format PDF.

4 Une étude exhaustive concernant Waraga a été menée par Joseph AzzI dans les chapitres I et III de
son livre Le prétre et le prophete. Une étude sur les origines de lislam, trad. de |'arabe par Salina
Morsy, Paris, Maisonneuve et Larose, 2004. Les citations qui en sont ici tirées proviennent d'Ien HisAMm,
al-Sirat an-nabawiya, et d’Al-Bukhari pour ce qui concerne la troisieme. On s’est limité au plus
important.

4


http://www.lemessieetsonprophete.com/annexes/musulman.htm
http://www.lemessieetsonprophete.com/annexes/musulman.pdf

9:30 : Les Juifs disent : ““Azarya est fils de Dieu” /... Telle est leur parole provenant de leurs
bouches. IIs imitent le dire des recouvreurs avant eux. Que Dieu les anéantisse !”

Il semble que le reproche fait ici aux juifs judaiques concerne une lecture erronée de Dn
1:6;3:25 ou ‘Azarya (et non pas le ‘Uzayr inconnu, inventé par la vocalisation islamique),
lecture qui aurait pris ce compagnon de captivité de Daniel pour “I'ange du Seigneur qui a
I'aspect d’un fils de Dieu”, selon une hypothése trés vraisemblable. 5 Une telle lecture populaire
“recouvre” effectivement le texte biblique (et donc le falsifie), comme le Talmud est
fréquemment accusé de le faire - l'appellation de “recouvreurs” dans le Coran est un grief
récurrent contre le judaisme talmudique. ¢

Les nasdra réels ne parlaient pas de Jésus comme “fils de Dieu” et c’est bien la formule
chrétienne qui est utilisée ici, “ibn Llahi”, et non pas comme ailleurs dans le Coran la formule
caricaturale “walad Llahi" signifiant “enfanté (charnellement) par/de Dieu”, par laquelle les
auteurs des feuillets coraniques se moquaient de la foi chrétienne (et c’est la formule
gu’utilisent aujourd’hui encore les musulmans). Ce verset témoigne clairement de la volonté
tardive de faire disparaitre le souvenir historique des nasiré en le travestissant.

Il en est de méme en 5:14 ol le mot nasdré semble simplement avoir été mis a la place
de celui de yahid

5:14 : “Et de ceux qui disent : “Nous sommes /nasard/ yahidd”, Nous avons pris leur engagement. Mais
ils ont oublié une partie de ce qui leur a été rappelé. Nous avons donc suscité entre eux l'inimitié et la
haine jusqu’au Jour de la Résurrection. Et Dieu les informera de ce qu'ils faisaient.

5:15 : O gens du Livre ! Notre Messager vous est venu dans le passé, vous exposant beaucoup de ce
gue vous cachiez du Livre, et passant sur bien d‘autres choses ! Une lumiére et un Livre explicite vous
sont certes venus de Dieu [I'injil ou évangile] !”

Jamais il n'est reproché aux chrétiens d’avoir “oublié une partie de ce qui leur avait été
rappelé” ou d’avoir “caché [une partie] de la Bible” : ce reproche concerne les yahdd, les juifs
judaiques. C'est seulement dans un contexte islamique tardif, en lien avec la polémique anti-
chrétienne de I'annonce de Ahmad (= Muhammad) qui aurait été faite dans I’évangile selon
saint Jean, que le texte actuel de 5:14 pourrait s’étre prété a une telle signification
antichrétienne et que l'idée aurait germé de remplacer yahdd par nasara. Telle est en tout cas
I'hnypothése probante. Pour rappel, le verset 61:6 fait dire a “Jésus” qu'il est “/'annonciateur
d’un messager aprés moi, dont le nom sera ahmad”, et les polémistes ont cru trouver une
telle référence dans le paraklétos de I’évangile selon saint Jean. 7 Une autre possibilté est que
le verset 5:14 constitue intégralement une interpolation, faite d’emprunts aux versets 12 et
13 qui précédent et qui sont a peine adaptés : dans le Coran, les répétitions sont souvent
suspectes.

5 Cf. Guillaume DvyE, in Mehdi Azaiez, Gabriel S. ReynoLDS, Tommaso Tesel, Hamza M. ZAFer, The Quran
Seminar Commentary, A Collaborative Study of 50 Qur‘anic Passages, Walter de Gruyter Verlag,
Berlin/Boston, 2016, p.134.

6 Ceci a été démontré en
www.academia.edu/4898782/The_root_kfr_and_philology_significance_and_biblical_post_biblical_and_k
oranic_meanings.

7 Au chapitre 14 de I'évangile de Jean, Jésus annonce un Paraclet qui doit venir. La partie centrale du
verset 61:6 se présenterait comme I'écho de cette annonce. Or, ceci ne fonctionne que si ahmad est le
méme mot que Paraclet, comme le répete le discours islamique depuis le 10¢ siecle jusqu’a nos jours...
alors qu’il n‘existe aucune identité entre les deux termes, et que le vague rapprochement invoqué ne
peut jouer que sur une transposition erronée de parakletos en arabe et une compréhension erronée du
grec (cf. KHALIL Samir et collaborateurs, Actes du 3¢ Congrés international d’études arabes chrétiennes,
collection Paroles de I'Orient vol. Xvi, Kaslik, Liban, 1990-1991, p.311-326 ; GALLEZ Edouard-M., Le
messie et son prophéte, Paris-Versailles, éditions de Paris, 2005, tome 2, p.141-153).

5


http://www.academia.edu/4898782/The_root_kfr_and_philology_significance_and_biblical_post_biblical_and_koranic_meanings
http://www.academia.edu/4898782/The_root_kfr_and_philology_significance_and_biblical_post_biblical_and_koranic_meanings

En tout cas, si on lit a la suite les versets 12 a 20 en omettant le verset 14, le passage
prend un sens rigoureusement cohérent : il s’agit d’'une diatribe contre une partie importante
des “fils d'Israél” qui n'est pas restée fidéle a ses engagements (v.12), qui a oublié “une
partie de ce qui leur a été rappelé” (v.13) et a qui un “Messager est venu dans le passé
(gad)” apportant une lumiére et un écrit qui expose ce qui était tenu caché (v.15) : mais ce
“Messager de Dieu [envoyé] aux fils d’Israél”, c’est Jésus, indique justement le verset 61:6
(avant la partie interpolée ou il est question de ahmad 8) ! La diatribe du passage 5:12-20 est
donc un long reproche fait aux judaiques de ne pas reconnaitre le Messie-Jésus, d'imaginer
qu’il est mort (v.17 ol s’insére une allusion dialectique et sans doute originelle a la foi
chrétienne °), de se croire les “fils préférés de Dieu” (v.18 sans l'interpolation wa n-nasaré),
de ne pas recevoir le message de Jésus (v.19) et de ne pas écouter Moise alors qu'ils lui
doivent tout (v.20).

Clairement, I'exégese sérieuse du texte coranique finit par révéler ce ses manipulations
successives tiennent a cacher, en particulier le souvenir des Nazaréens (désormais assimilés
aux chrétiens). Ceci nous permet de voir plus clair sur ces juifs messiens que le texte
coranique indique comme faisant partie des “gens du Livre”.

e Les occurrences de I'expression “ahl al-Kitab"

Nous avons rencontré I'expression “gens du Livre"” déja dans les versets 5:15 et 19 déja.
Elle s’y présente sous la forme d’une interpellation (*O gens du Livre !") adressée aux
judaiques et sonnant comme un reproche : ceux-ci devraient I’étre justement, mais ils
trahissent le Livre, ils en cachent beaucoup (v.15), au moins quant a ce qui se rapporte a la
venue du “Messie-Jésus” (une expression qui apparait explicitement quatre fois dans le
Coran). Ne faut-il pas comprendre alors |‘expression “gens du Livre” au sens de ce que
suggére Ibn Hisam (cf. supra) a propos de Waraga ? Elle parait désigner I'ensemble de ceux
qui ont recu le Livre c’est-a-dire tous les “fils d’Abraham”, dont la partie majoritaire est
constituée par al-Yah(d - a traduire par judaiques — qui sont dits cacher une partie du Livre,
et d’autre part par les juifs qui sont dits étre fideles et qui acceptent le Livre-lumiére venant
en plus de la Tora" (v.15), '° les nazaréens. Dans cette “tente du Livre” ne sont pas compris
les chrétiens (et les musulmans moins encore). Le fait que Waraga soit dit “prétre” ne doit

8 Selon la version du Coran de Ubbay, Jésus n‘annonce pas ahmad mais une communauté a venir. En
d’autres termes, il apparait que la version originelle du verset 61:6 disait simplement :

“Et quand ‘Is4 fils de Marie dit : O fils dIsraél, je suis le messager de Dieu vers vous, ils dirent : Ceci
est de la sorcellerie manifeste”.

Cf. www.rootsofislamtruehistory.com/subpages/Q61-6_Did_Jesus_announce_ahmad_in_the_Koran.pdf.

9 Ce verset 5:17 vise “ceux qui disent : Dieu est le Messie”. Dans le langage et la culture, la dialectique
est toujours un moyen de s’autojustifier en opposant entre elles deux positions contraires a celle qu’on
veut promouvoir.

Ici (et ailleurs), le texte coranique entend opposer les judaiques qui refusent le Messie, aux chrétiens qui
le considérent comme Dieu venu en Marie (c’est-a-dire comme présence de Dieu venu visiter son
peuple, cf. Jean 1 etc.). Le but de la dialectique est toujours la synthése : si d’une part les judaiques ont
tort et que d'autre part les chrétiens ont tort également mais en sens contraire, ceux qui sont au milieu
- ou plutdt au-dessus - des oppositions ont raison. Ils proclament que Jésus est le Messie, mais non
présence de Dieu, et qu'il est tenu vivant en réserve au Ciel depuis son enlévement de la croix. Ils ont la
vraie doctrine (milla", religion), celle d’Abraham.

10 Ce message de “Jésus” (‘Is8) qui apporte la lumiére (v.15) et qui éclaire (v.19) est évidemment
Iinjil, terme au singulier que le texte coranique associe souvent a celui de Torah. Il ne s'agit pas des
guatre évangiles des chrétiens, mais d’un seul, celui que les témoignages patristiques indiquent étre
celui des... nazaréens précisément (parfois ils sont également appelés ébionites, ce qui n'est pas leur
nom mais un qualificatif). Et ils précisent que cet évangile unique est un texte déformé de I'évangile de
Matthieu.

6


http://www.rootsofislamtruehistory.com/subpages/Q61-6_Did_Jesus_announce_ahmad_in_the_Koran.pdf

pas tromper : le mouvement des nazaréens avait ses propres prétres, et méme un petit
groupe de célibataires consacrés a sa cause, comme la prédication coranique I'explique a ses
auditeurs arabes :

“Tu trouveras que les gens les plus hostiles a ceux qui croient sont les judaiques (al-yahdd) et ceux
qui associent [les chrétiens] ; et tu trouveras que les amis les plus proches des croyants sont ceux
qui disent : Nous sommes nasara. 1l y a parmi eux des prétres et des moines et ils ne s’enflent pas
d’orgueil” (5:82).

Beaucoup de traducteurs ne s’y trompent pas (par exemple Hamidullah) et rendent
nasdrd par nazaréens. Du reste, pourquoi un prédicateur aurait-il dit a des Arabes
christianisés du début du 7¢ siecle que parmi les chrétiens, il y a des prétres et des moines ?
C'est absurde. Il existait méme des monastéres de femmes moniales arabes. Ce ne sont pas
ces moines-la que le texte coranique donne en exemple mais ceux qui appartiennent a
I'umma” formée par les juifs nazaréens :

7:159 : “Parmi le peuple de Moise, une umma”" avance sur la voie en vérité et ainsi en justice”
(cette Umma’-Communauté est donc clairement une partie du peuple juif).

Certains se levent méme au milieu de la nuit pour la priére nocturne (selon la tradition des
moines) :

“IIs ne sont pas tous semblables parmi les gens du Livre : une umma" debout (gé’imatun) récite

les versets de Dieu durant la nuit et ils se prosternent” (3:113).

e Pourquoi les musulmans sont-ils supposés faire partie également des gens
du Livre ?

Grace aux interpolations subies par le texte coranique faisant des nazaréens des
chrétiens, ces derniers entrent dans I'ensemble constitués par les “gens du Livre”. La logique
islamique veut que les musulmans y entrent a leur tour.

Cette logique qui opére en un second temps procéde subtilement, par plusieurs ajouts
formant de curieuses trilogies, trés peu coraniques (ni islamiques) :
“5:65 : Si les gens du Livre croyaient et exergaient la piété [ce que ne font pas les recouvreurs],
Nous couvririons (kaffara) certainement leurs méfaits et les introduirions certainement dans les
Jardins de délice.
5:66 : S’ils avaient appliqué Torah et I'injil et I’évangile et ce qui est descendu sur eux de la
part de leur Seigneur, ils auraient certainement joui de ce qui est au-dessus d’eux et de ce qui

est sous leurs pieds. Il y a parmi eux une umma” modérée (ou : qui va droite, muqtasida”)”.

En ce verset 66, voila une bien curieuse autoréférence implicite au Coran, ! au titre de
troisieme livre qui aurait été révélé. C'est méme explicitement dit ici:
9:111 : “Certes, Dieu a acheté aux croyants leurs personnes et leurs biens contre don a eux du

Paradis. Ils combattent a mort dans le chemin de Dieu. Ils tuent et sont tués. Promesse vraie a Sa
charge dans la Tora" et l'injil et le Coran”.

Le Coran se cite donc lui-méme comme un livre existant déja. Selon une logique en boucle,
les commentateurs musulmans voient la preuve de |'existence du Coran préexistant au Ciel
puisqu’en se révélant, il se désigne ici. Cependant, tous les passages du Coran n’ont pas été
interpolés, de sorte qu’on lit aussi, dans une polémique anti-judaique :

11 Une soixantaine de fois, le texte coranique évoque un Coran-qurdn. C'est généralement a un
lectionnaire qu'il fait référence (tel est le sens du mot qurdn déja en syro-araméen), correspondant a
I'hébreu mi-grah : n'était-il pas en usage a ce moment-la par les disciples arabes de ceux qui les
endoctrinaient ? Lorsque la référence a un « coran » fonctionne comme une auto-référence, il s'agit
d’une interpolation, principalement par I'ajout d’un troisi€me terme venant aprés “la Torah et I'Injil”.

7



28:49 : “Dis-leur [aux judaiques] : “Apportez donc un Livre [le Talmud] venant de Dieu qui soit
meilleur guide que ces deux-1a, et je le suivrai si vous étes véridiques”,

les deux livres étant la Tora" et I'injil. Cet autre verset offre une signification paralléle :

5:59 : “Dis : O gens du Livre, nous reprochez-vous autre chose que de croire en Dieu et a
ce qui est descendu vers nous et a ce qui est descendu auparavant ? Mais la plupart d’entre
vous est pervers”.

Revenons un instant a la trilogie de 9:111 : “la Téra" et l'injil et le Coran”. Les formules
ternaires sont systématiquement absentes du texte coranique, sauf a cet endroit et en 5:66
sous la forme d’une périphrase ou, faisait remarquer Régis BLACHERE,'2 “en son état actuel, le
texte embarrasse fort les commentateurs” - il visait notamment la totalité du verset 67.
Essayons de reconstituer le passage originel sans les mentions “et ce qui est descendu sur
eux de la part de leur Seigneur” :

“Si les gens du Livre avaient cru et s’étaient comportés en piété, Nous leur aurions
certainement couvert leurs méfaits 13 et les aurions certainement introduits dans les
Jardins de Délice (5:65).

S’ils avaient appliqué la Torah et I'injil /.../, ils auraient mangé de ce qui est au-dessus
d’eux et de ce qui est sous leurs pieds. *# Parmi eux est une Umma" qui va droite, mais
pour beaucoup d’autres [les judaiques parmi les gens du Livre], comme est mauvais ce
qu’ils ceuvrent ! (5:66). /(5:67)/

Dis : Gens du Livre, vous ne tenez sur rien tant que vous n’appliquez pas la Tora" et
l'injil /.../. Beaucoup d’entre eux ont été accrus par ce qui est descendu de la part du
Seigneur en rébellion et en kufr [recouvrance]*>: Ne te tourmente pas pour le peuple
des recouvreurs” (5:68).

Le texte redevient parfaitement cohérent. Blachére a raison de tenir pour un ajout
intégral le verset 5:67 (“O Messager, transmets ce qui t'a été descendu de la part de ton

12 Régis BLACHERE, Le Coran, 1961.

13 “Couvert”, c'est-a-dire effacé : couvrir une faute (kaffara, intensif de kafara) est une expression
utilisée dans la Bible (et ailleurs) pour dire que Dieu pardonne, d’ol le nom de la grande féte juive du
Yom Kippour. Tous les traducteurs traduisent correctement, mais ne se demandent jamais ce que le mot
veut dire réellement, en particulier a la premiére forme, kafara, ol il évoque une action que le texte
coranique réprouve et qui a fourni I'insulte de ké&fir que I'on voit a la fin du verset 5:68 et en beaucoup
d’autres endroits. Mais que fait donc de mal quelqu’un qui kafare si Dieu est dit kafarer encore plus
intensément ? En fait la réponse est déja donnée, elle tient aux sens divers de I'action de recouvrir, ainsi
gu’a ce qui est recouvert. On en trouvera toutes les justifications dans le long article : La racine kfr,
importance et significations bibliques, post-bibliques et coraniques in Le texte arabe : seulement
islamique ?, sous la direction de M.-T. Urvoy, Actes du colloque de Toulouse (22-24 octobre 2007),
éditions de Paris, 2008. En fait, Ignaz Goldziher avait déja indiqué la solution du probléme de la
signification de kfr, mais on l'avait oublié (Der Mythos bei den Hebrdern und seine Entwicklung.
Untersuchungen zur Mythologie und Religionswissenschaft, Leipzig, 1876, 214-225).

14 On croit lire le livre des Actes des Apotres ou |’évangile de Matthieu :

“Une voix s’adressa a lui [Pierre], pour la seconde fois : Ce que Dieu a rendu pur, ne vas pas, toi,
le déclarer immonde” ! (Ac 10:15 et 11:9)

“Ce n'est pas ce qui entre dans la bouche qui rend I'homme impur mais ce qui sort de la bouche”
(Mt 15:11 développé en 15:17-20).

Ce n’est pas le seul passage du Coran ou on a l'impression que le prédicateur s’inspire du Nouveau
Testament, par exemple en 5 :70 : “Chaque fois qu’un messager leur apporte ce que leur ame ne désire
pas, ils traitent les uns de menteurs et ils tuent les autres”. La similitude avec le discours d’Etienne est
frappante :

“Lequel des prophétes vos péres n‘ont-ils pas persécuté ? [...] Vous aviez regu la Téra" ordonnée
par des anges, et vous ne |'avez pas appliquée” (Ac 7,52-53).

15 Kufr : action de recouvrir, kafara (une vérité, un texte ou autre chose). On ne “cache” pas vraiment
le texte biblique (puisqu’il est utilisé), mais on lit et on le comprend a travers une interprétation, celle
des Talmud-s. Dans certains autres versets coraniques, ce sont des dissimulations qui sont reprochées
aux Yahid, et c’est alors un autre verbe qui est employé.

8


https://lemessieetsonprophete.com/annexes/kfr.pdf
https://lemessieetsonprophete.com/annexes/kfr.pdf
https://lemessieetsonprophete.com/annexes/kfr.pdf
https://lemessieetsonprophete.com/annexes/kfr.pdf

Seigneur. Si tu ne le faisais pas, alors tu n‘aurais pas communiqué Son message. Et Dieu te
protégera des gens. Certes, Dieu ne guide pas les gens recouvreurs”) : il est clairement
destiné a accréditer la révélation faite au messager Muhammad et a insérer les musulmans
parmi les “gens du Livre”.

e Un regard nouveau sur le “Livre” et sa “tente”, et le verset 4:171

En recoupant les passages coraniques entre eux et en essayant de comprendre |'histoire
du texte et de ses manipulations, la cohérence de la prédication coranique primitive apparait
peu a peu. Les gens du Livre sont ceux qui devraient appliquer “la Téra”" et I'injil” précisément
parce que Dieu leur a donné ces livres :

2:41-42 : "0 fils d'Israél [2:40]... Ne soyez pas les premiers a en &tre recouvreur ... Ne travestissez
pas le vrai au moyen du faux. Ne tenez point secret le vrai alors que vous savez !”.

2:122 : “Ceux a qui Nous avons donné le Livre et qui le récitent comme il doit I'étre, ceux-la y
croient, tandis que ceux qui le recouvrent, ceux-la sont les perdants”.

5:104 : “Quand on leur dit [aux recouvreurs du v.103] : Venez vers ce que Dieu a fait descendre et
vers le messager [Jésus], ils disent : Suffisant pour nous est ce que nous avons trouvé suivi par nos
péres” [la Torah].

98:6 : “Ceux qui recouvrent parmi les gens du Livre ainsi que les associateurs [iront] dans le feu
de la Géhenne”.

Nous n’avons encore rencontré que sept occurrences de |'expression “ahl al-Kitdb"”, dont
cing dans la sourate 5 a/l-Mé&’idah. Il n'est pas utile de s’attarder a chacune des vingt-quatre
autres, mais, en tout cas, un verset particulierement long et composé de deux parties
stylistiguement différentes requiert notre attention : 4:171.

0 gens du Livre, ne vous trompez pas dans votre jugement. Ne dites sur Dieu que la

vérité. Que oui le Messie-Jésus fils de Marie est le messager de Dieu, Sa parole (kalima)
gu’il envoya sur Marie et un souffle 16 [de vie venu] de Lui! Croyez en Dieu et a ses
messagers !” (4:171a).

“Et ne dites pas : Trois. Cessez} Ce sera meilleur pour vous. Dieu est unique. Gloire a Lui !

Comment aurait-Il un fils ? A Lui ce qui est dans les cieux et sur la terre. Dieu suffit
comme Protecteur” (4:171b).

On voit tout de suite que la premiére partie (4:171a) adresse aux judaiques |'éternel
reproche de ne pas reconnaitre le “Messie-Jésus”, tandis que la seconde (4,171b) apostrophe
les chrétiens, ce qui fait alors penser que tout le verset s‘adressait a eux, et donc que le
Coran dit que les chrétiens font partie des “gens du Livre”.

Toute cette seconde partie est un ajout, ce que l'on comprend mieux en lisant
correctement la premiére partie 4:171a. Traduire /4 tagld fi dynikum par “n’exagérez pas dans
votre religion” n'a pas de sens : c’est selon le syriaque qu’il faut traduire : “ne vous trompez

pas dans votre jugement”. 7

De plus, I'adverbe ‘inna-m& qui vient ensuite est faussement lu comme une restriction
(‘Is§ n’est qu’un messager), ce qu’est la formule adverbiale qui apparait juste avant : I

taqdld *alé Llah ‘illa I-haqq, “ne dites sur Dieu que la vérité”. En vertu du dogme islamique, il
faut absolument que ‘jnna-mé présente également un sens de restriction, de sorte qu’elle

16 En arabe ancien comme en hébreu et en araméen, un seul mot (ruh), féminin, signifie a la fois
souffle et esprit, mais la langue arabe “classique” a introduit une différentiation artificielle entre ruh
(esprit), masculin, et rih (souffle, vent), féminin.

17 Cf. LUXENBERG Christoph, Neudeutung der arabischen Inschrift im Felsendom zu Jerusalem, in Die

dunklen Anfénge, neue Forschungen zur Entstehung und friihen Geschichte des Islam, Berlin, Hans
Schiler, 2005, p.136.

9



s’applique ici a la messianité de Jésus : celle-ci doit étre minorisée pour que le rasdl
(messager) Muhammad soit supérieur au rasdl ‘[sé ! Mais si on impose le sens : ‘Is§ est

seulement (‘inna-ma) un messager, il faudrait le répercuter ailleurs dans le texte, ce qui ne
marche pas, par exemple :

“Les croyants sont seulement (‘inna-ma&) des fréres” (49:10). 18

Bien évidemment, il faut traduire : “les croyants sont 6 combien des freres !” ; inna-ma
accentue et amplifie le sens de la phrase, et non l'inverse, conformément d‘ailleurs au sens
conjoint de ses deux composants. *° Pour qu'il y ait un sens restrictif, il faut nécessairement
la présence de ‘lld (sinon), ce qu’on voit effectivement dans ces deux versets ou I'on trouve
respectivement ‘inna et ma justement :

43:59 : “Inna hu illa ‘abd"" : Oui, lui [le fils de Marie, v.57] est seulement (sinon) un serviteur”
5:75 : “Ma al-Masyh ibn Maryam illa rasul‘" : Qu'est le Messie fils de Marie sinon un messager !”

En I'absence de ‘ill4, on doit nécessairement lire ainsi 4:171a : “Que oui, le Messie-Jésus
fils de Marie est le messager de Dieu !”.

Ajoutons encore qu’une traduction syriaque antérieure au 10°¢ siecle ne donne pas a lire
“Dieu et ses messagers” a la fin de 4:171a, mais : “Dieu et son Messie”. Voila qui est
surprenant dans une traduction toujours minutieuse et qui n‘a pas le moindre intérét a induire
ses lecteurs chrétiens en erreur, au contraire.?? L'un dans l'autre, il y a donc des raisons de
penser que le verset 4:11 originel se présentait simplement ainsi :

*® gens du Livre, ne vous trompez pas dans votre jugement. Ne dites sur Dieu que la vérité.
Que oui le Messie-Jésus fils de Marie est le messager de Dieu, Sa parole qu'il envoya sur
Marie et un souffle [de vie venu] de Lui ! Croyez en Dieu et a son Messie !” (4:171).

Tout ce qui suit dans le texte actuel est un ajout destiné a brouiller la polémique anti-
judaique des nazaréens, qui disent ici que les authentiques “gens du Livre” sont eux-mémes
qui croient en Jésus, tandis que d’une part les autres “gens du livre” juifs ont tort de ne pas
croire en lui (et de recouvrir la signification de la Tora"), et tandis que, selon d’autres
passages, les chrétiens, extérieurs eux aux “gens du Livre”, n‘ont rien compris et ont
“associé” le Messie a Dieu. Cette habile dialectique renvoie dos a dos les judaiques et les
chrétiens et présente les nazaréens comme la voie moyenne entre ces deux erreurs.

e Des perspectives a long terme

Au début du 8¢ siécle, le gouverneur Hajjaj est obligé (une fois de plus) de rappeler les
textes coraniques en circulation et de les briiler pour leur en substituer d’autres - ce sont des
traditions islamiques qui le racontent. Les manipulations subies par le texte coranique pour lui
faire dire ce qu'il ne dit pas et ne plus lui faire dire ce qu'il disait sont multiples. Comme elles
s’étalent sur une période considérable, il faudra des années de recherche pour s’y retrouver

18 Déja des les (neuf) occurrences de la sourate al-bagara, on voit que ‘nna-ma ne peut guére avoir
de sens restrictif, en particulier en 2:107 ([les anges de la magie disent :] “"Que oui, nous sommes une
tentation”), en 2:137 (“S’ils se détournent, ils sont alors 6 combien dans le désaccord”), en 2:181
(“Alors, le péché pese 6 combien sur ceux qui I'ont changé [le testament] !”), ou en 2:275 (“lIs disent :
le commerce, c’est en soi de l'intérét").

19 Christoph Luxenberg indique que la formule arabe ‘inna + mé& correspond a l'araméen én + ma qui
signifie : “Oui vraiment” ! Concernant l'intérét d’éclairer le texte coranique par l'araméen, spécialement
la ou il semble incompréhensible, voir de cet auteur Die syro-araméische Lesart des Koran. Ein Beitrag
zur Entschlisselung der Koransprache (Berlin, Das Arabische Buch, 2000).

20 Cf. MINGANA Alphonse, An ancient Syriac Translation of the Kur'dn exhibiting new Verses and
Variants, Manchester / London, University Press / Longmans, Green & Co., 1925, p.4.6.27.41.

10



pleinement, a I'aide de la linguistique, I'histoire, la géographie, I'archéologie, mais aussi des
études juives, syriaques, et méme théologiques. Cependant, les perspectives principales
ressortent déja.!

Il faut toujours se demander quels sont les buts poursuivis par tel groupe humain et
méme quelles sont ses représentations de Dieu et de l'avenir du monde. De nouveaux
chercheurs en islamologie découvrent ces dimensions “théologiques” ou “eschatologiques”
c’est-a-dire que le projet de Muhammad était de contribuer a la venue du “Jour du Jugement”
par ses campagnes militaires (vers Jérusalem). 22

A I'origine, les sourates devaient convaincre un public arabe christianisé, déja au fait de la
Bible et de nombreux commentaires propres au monde syro-araméens (la sourate 12 Yusuf
suffit a imposer cette certitude) : elles ont été composées en un style oral parfaitement clair
et cohérent. Ce sont les manipulations successives qui les ont rendues souvent obscures et
incohérentes, au point qu’elles ne sont méme plus réellement lues : on regarde le texte non
plus en fonction de ce qui est écrit mais de ce qu’on doit y lire en vertu du dogme islamique
et des commentaires tardifs.

En attendant des études exhaustives, nous possédons déja des clefs de lecture. L'une
d’elles était I'objet de cet article : la distinction faite par le Coran entre yah(d et nazaréens au
sein de la “tente du Livre" c'est-a-dire parmi les fils d'Israél. Une autre clef consiste a
découvrir comment le texte coranique désignait le christianisme originellement (il est traité
d'associationisme, shirk) et comment cette appellation “d‘associationistes” fonctionnait en
parallélisme dialectique avec la dénonciation des Yahdd - nous avons abordé cette dialectique
primitive du texte coranique. Une autre clef encore tient a la découverte de la communauté
gue désignait le terme de nasdrd, les Nazaréens. Enfin, une derniére clef fondamentale pour
la lecture du Coran concerne ce qui ne s’y trouvait pas et qui a été ajouté.?® Il faudra des
années de travail pour tout mettre pleinement en lumiére.

21 Voir https://www.thegreatsecretofislam.com.

22 Dans The Death of a Prophet: The End of Muhammad'’s Life and the Beginnings of Islam (University
of Pennsylvania Press, nov. 2011), Stephen J. SHOEMAKER explique ainsi que:

“La tradition islamique premiére fut révisée ensuite afin de répondre aux attentes d’un changement
d’identité islamique. Muhammad et ses [tout premiers] successeurs paraissent avoir attendu la fin
du monde dans un avenir immédiat, peut-étre méme de leur vivant. Lorsqu’il fut clair que I'Heure
eschatologique n’arriverait pas au programme et qu’elle allait étre repoussée toujours plus loin, la
compréhension du message de Muhammad et la foi qu’il avait fondée durent étre repensées
radicalement par ses premiers successeurs” (page IV de couverture).

C’est une erreur de croire que Muhammad ait fondé la foi proto-islamique et soit a l'origine d'un
“message” : |'attente “eschatologique” existait bien avant lui, c’était la foi des Nazaréens, a laquelle il a
simplement adhéré et collaboré. Quant au fait que, “I’'Heure” n'étant pas venue, cette foi proto-islamique
“dut étre repensée”, nous l'avons expliqué dés 2005 dans Le messie et son prophéte. Deux de nos
articles de 2005 ont d'ailleurs mis en lumiére et argumenté ces perspectives sur le web, que Shoemaker
a copiées sans bien les comprendre : Mahomet attendait le Messie, et Mahomet en terre Sainte. Les
travaux récents de Ali AMIR-MoOEZzzI ont complété ces données.

23 En particulier, le texte coranique ne présentait aucune des quatre mentions du nom de Muhammad,

a laquelle il faut ajouter celle de Ahmad qui est au centre de |'ajout inséré au milieu du verset 61:6 (voir

note 8). Ces diverses occurrences de Muhammad ont été étudiées dans cette étude :
www.academia.edu/45669143/References_to_muhammad_in_the_Koran_History_of a_Research.

11


https://www.thegreatsecretofislam.com/
http://www.lemessieetsonprophete.com/annexes/Messie_de_Mahomet-1.htm
http://www.lemessieetsonprophete.com/annexes/Messie_de_Mahomet-2.htm
http://www.academia.edu/45669143/References_to_muhammad_in_the_Koran_History_of_a_Research

